
Vol. 03, No.01 

Juli-Desember 2025 

                       

              

 

   

 

  

 

 

ABSTRACT  

This study is a critical response to Vasika Hananti’s article, “Kontribusi Teologi Kepemilikan 

dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya Pengentasan Kemiskinan di Indonesia.” 

Hananti proposes that the church should understand ownership as a trust from God that must 

be exercised in solidarity and social justice, as exemplified in the Gospel of Luke and the early 

Christian community. She argues that the church’s approaches to poverty—such as 

empowerment, entrepreneurship, and charitable diakonia—remain pragmatic and lack a deep 

theological foundation. Hananti’s conception of ownership also tends to be idealistic when 

applied directly to the complex socio-economic context of Indonesia. The aim of this study is 

not to reject Hananti’s ideas entirely, but to refine the theological foundations needed by the 

church today through formation and solidarity in the face of structural injustice, so that it can 

respond to poverty in a relevant and responsible manner. This research will employ qualitative 

descriptive methods and literature review to critically analyze Hananti’s thought within the 

context of church ministry in Indonesia. 

Keywords: word that describe the research, starting from the general and important, separated 

by commas (3-5 words). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                        

 

 

 

 

 



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

36 

 

Teologi Kepemilikan Dan Tanggung Jawab Sosial: Tanggapan Terhadap 

Artikel “Kontribusi Teologi Kepemilikan Dan Fungsi Kekayaan Menurut 

Lukas Bagi Upaya Pengentasan Kemiskinan Di Indonesia” 

 
Sara Elvina 

 

Sekolah Tinggi Teologi Bandung 

saraelvinayahuda@gmail.com 

 

 
Abstrak: Penelitian ini merupakan tanggapan kritis terhadap tulisan Vasika Hananti 

berjudul “Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi 

Upaya Pengentasan Kemiskinan di Indonesia.” Hananti mengusulkan bahwa gereja perlu 

memahami kepemilikan sebagai titipan Allah yang harus difungsikan dalam solidaritas dan 

keadilan sosial, sebagaimana dicontohkan dalam Injil Lukas dan komunitas Kristen mula-

mula. Ia menilai pendekatan gereja terhadap kemiskinan seperti pemberdayaan, 

kewirausahaan, dan diakonia karitatif masih pragmatis serta kurang dasar teologis yang 

mendalam. Pemikiran Hananti tentang konsep kepemilikan yang ecenderung idealistik jika 

diterapkan secara langsung pada konteks sosial-ekonomi Indonesia yang kompleks. Tujuan 

penelitian ini bukanlah menolak pemikiran Hananti secara keseluruhan, melainkan untuk 

menajamkan kembali dasar teologis yang dibutuhkan gereja pada abad ini melalui 

pembinaan, solidaritas menghadapi ketidakadilan struktural. agar menanggapi kemiskinan 

dengan cara yang relevan dan bertanggung jawab. Penelitian ini akan menggunakan metode 

kualitatif deskriptif dan kajian pustaka untuk menganalisis pemikiran Hananti secara kritis 

dalam konteks pelayanan gereja di Indonesia.  

Kata-kata Kunci: theology of ownership, the Gospel of Luke, wealth, poverty, social 

responsibility 

PENDAHULUAN 

 

 Kemiskinan merupakan kenyataan sosial yang melekat erat dalam kehidupan 

masyarakat Indonesia. Data Badan Pusat Statistik (BPS) pada Maret 2024 menunjukkan 

bahwa sekitar 9,36% penduduk Indonesia masih hidup di bawah garis kemiskinan.1 Di 

tengah pertumbuhan ekonomi yang relatif stabil, namun masih ada ketimpangan akses 

terhadap pendidikan, kesehatan, dan peluang ekonomi masih sangat mencolok. Gereja 

 
1 “Badan Pusat Statistik: Profil Kemiskinan di Indonesia Maret 2024, diakses 4 Juli 2025,” 

https://www.bps.go.id/id/pressrelease/2024/07/01/2370/persentase-penduduk-miskin-maret-2024-turun-

menjadi-9-03-persen-.html. 



SARA ELVINA 

 37 

 

sebagai komunitas iman tidak dapat bersikap netral atau sekadar memberikan bantuan 

karitatif dalam menghadapi realitas ini. Gereja terpanggil untuk mengupayakan tanggung 

jawab sosial yang bertumpu pada nilai-nilai Injil dan kesaksian iman yang otentik. 

 Selama beberapa dekade terakhir, berbagai pendekatan telah dirumuskan oleh para 

teolog dan pelayan gereja dalam menjawab tantangan kemiskinan. Di antaranya yang paling 

menonjol adalah pendekatan pemberdayaan, kewirausahaan, dan diakonia. Pendekatan 

pemberdayaan menekankan pada upaya mengembangkan kapasitas individu agar mandiri 

secara ekonomi dan spiritual. Sebagaimana ditegaskan dalam penelitian Devence Nyortetma 

dan rekan-rekan bahwa “pemberdayaan ekonomi jemaat bertujuan untuk meningkatkan 

kemampuan individu dan komunitas dalam memenuhi kebutuhan pokok, meningkatkkan 

harga diri dan memberikan mereka kebebasan untuk memilih.”2 Pendekatan kewirausahaan 

lebih bersifat struktural dan mendorong jemaat untuk menciptakan peluang bisnis sebagai 

sarana kesejahteraan.  

 Menurut Ndraha, menjadi salah satu sarana penting untuk membantu mengentaskan 

kemiskinan.3 Sedangkan diakonia sering dijalankan melalui kegiatan karitatif seperti 

pembagian sembako, bantuan darurat, atau subsidi pendidikan. Meskipun bentuk-bentuk 

pelayanan tersebut menunjukkan kepedulian gereja terhadap kebutuhan masyarakat, namun 

pendekatan-pendekatan ini tidak luput dari kritik. Salah satu kritik dikemukakan oleh 

Hananti pendekatan pemberdayaan dan kewirausahaan rentan terseret ke dalam semangat 

kapitalisme dan individualisme. Selain itu, pendekatan diakonia yang terlalu fokus pada 

bantuan dapat menumbuhkan ketergantungan dan melemahkan tanggung jawab personal. 

Karena itu, Ia menawakan konsep teologi kepemilikan dan fungsi kekayaan dari Injil Luas, 

sebagai solusi alternatif. 

 Injil Lukas menunjukkan suatu pola pikir yang unik mengenai relasi antara manusia, 

kekayaan, dan Allah. Allah adalah pemilik mutlak dari segala sesuatu, dan manusia 

hanyalah penatalayan yang bertanggung jawab atas harta yang dipercayakan kepadanya.4 

Maka, kekayaan bukan dimiliki untuk tujuan pribadi atau akumulasi, melainkan untuk 

digunakan dalam terang misi Allah, khususnya dalam pelayanan kasih dan keadilan sosial. 

Selain itu, Hananti mengangkat kisah-kisah seperti perumpamaan bendahara tidak jujur 

(Luk. 16), perjumpaan Yesus dengan Zakheus (Luk. 19), dan praktik berbagi dalam Kisah 

Para Rasul 2 dan 4 yang menunjukkan gereja perdana memiliki pemahaman teologis yang 

kuat terhadap kepemilikan yang bersifat komunal dan fungsional. 

 Kontribusi Hananti patut diapresiasi karena menegaskan kembali aspek moral dan 

spiritual dari kekayaan, serta mendesak gereja untuk keluar dari paradigma konsumtif dan 

profit-oriented. Namun demikian, artikel penelitian Hananti juga memunculkan sejumlah 

pertanyaan penting dari sudut pandang teologis yang lebih luas. Misalnya: Apakah benar 

bahwa semua metafora tuan-hamba dalam Injil Lukas dimaksudkan untuk membentuk 

sistem teologi kepemilikan? Apakah praktik komunal dalam Kisah Para Rasul dapat 

 
2 Devence Nyortetma dkk., “Strategi Pemberdayaan Ekonomi Jemaat Sebagai Aksi Pastoral Gereja,” 

HOSPITALITAS: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1, no. 2 (2024): 34-43. 
3 Yunelis Ndraha, “Mengembangkan Diakonia Reformatif bagi Orang Miskin di Jemaat Banua Niha 

Keriso Protestan Siofabanua,” Sundermann: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan 

Kebudayaan 16, , no. 2 (2023): 80-94. 
4 Vasika Hananti, “Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia,” Immanuel: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 2, no.1 (2021): 40-

57 



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

38 

 

diterapkan dalam konteks gereja modern yang hidup dalam sistem ekonomi kapitalistik? 

Dan apakah semangat kerja keras dan hidup hemat (ugahari) dalam tradisi Protestan layak 

disamakan dengan akar dari kapitalisme yang eksploitatif? 

 Penelitian ini merupakan tanggapan teologis terhadap pemikiran Vasika Hananti 

dalam artikelnya “Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas 

bagi Upaya Pengentasan Kemiskinan di Indonesia,” yang berfokus pada dua bagian penting 

“teologi kepemilikan dan tanggung jawab sosial dalam perspektif Injil Lukas. Tujuan 

penelitian ini bukanlah menolak pemikiran Hananti secara keseluruhan, melainkan untuk 

menajamkan kembali dasar teologis yang dibutuhkan gereja pada abad ini agar menanggapi 

kemiskinan dengan cara yang relevan dan bertanggung jawab. Selanjutnya penelitian ini 

akan menggunakan metode kualitatif deskriptif dan kajian pustaka untuk menganalisis 

pemikiran Hananti secara kritis dalam konteks pelayanan gereja di Indonesia. Melalui 

pendekatan ini, penulis berharap dapat memberikan kontribusi konstruktif dalam wacana 

teologi sosial Indonesia serta memperkuat peran gereja sebagai agen transformatif yang 

tidak hanya memberitakan Injil, tetapi juga menghadirkan wujud nyata dari kasih, keadilan, 

dan tanggung jawab sosial umat Allah di tengah masyarakat. 

 

Analisis Pemikiran Vasika Hananti 

 

 Vasika Hananti adalah seorang akademisi teologi yang terafiliasi dengan Sekolah 

Tinggi Teologi Sriwijaya, Palembang. Hanati dikenal aktif menulis artikel dalam bidang 

teologi kontekstual, khususnya yang berfokus pada isu sosial-ekonomi dan kehadiran gereja 

dalam kehidupan masyarakat. Beberapa karyanya yang  telah dipublikasikan  yaitu “Miskin 

dan Kaya Dalam Injil Lukas dan Teologi Pembebasan,5 Kontribusi Teologi Kepemilikan 

dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya Pengentasan Kemiskinan di Indonesia,6 

Tafsir Lukas 18:18-27 dan AI Baqarah (2):267-274 Sebagai Dasar Bersama Kristen-Islam 

Dalam Pengentasan Kemiskinan di Indonesia.7 Salah satu artikelnya yang menjadi fokus 

dalam penelitian ini adalah Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut 

Lukas bagi Upaya Pengentasan Kemiskinan di Indonesia. Hananti berupaya memberikan 

sumbangsih pemikiran Injil Lukas dalam menjawab persoalan kemiskinan di Indonesia, 

dengan mengkritisi pendekatan-pendekatan konvensional yang dianggap tidak memadai 

atau bahkan bermasalah secara teologis.  

 Dalam artikelnya, ia membagi pembahasannya dalam tiga bagian: pertama, 

menyajikan pendekatan pengentasan kemiskinan yang umum dipakai gereja di Indonesia: 

pemberdayaan, kewirausahaan, dan diakonia; kedua, menunjukkan kelemahan mendasar 

dari pendekatan pemberdayaan, kewirausahaan, dan diakonia; ketiga, mengajukan 

pendekatan alternatif berbasis pembacaan teologis terhadap Injil Lukas, khususnya terkait 

kekayaan dan kepemilikan. Tujuannya adalah untuk membangun pemahaman bahwa gereja 

perlu kembali pada landasan teologi yang lebih kuat dan alkitabiah dalam menanggapi isu 

 
5 Vasika Hananti dan Bambang Subandrijo, Miskin dan Kaya Dalam Injil Lukas dan Teologi Pembebasan 

2, Mitra Sriwijaya: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 2, no. 1 (2021), 1-19. 
6 Vasika Hananti, “Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, ” Immanuel: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 2, no. 1 (2021): 40-

57. 
7 Vasika Hananti, “Tafsir Lukas 18:18-27 Dan Al Baqarah [2]:261-274 Sebagai Dasar Bersama Kristen-

Islam Dalam Pengentasan Kemiskinan Di Indonesia,” Mitra Sriwijaya: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

3, no. 1 (2022): 53–70, https://doi.org/10.46974/ms.v3i1.53. 



SARA ELVINA 

 39 

 

kemiskinan, bukan semata-mata mengadopsi strategi ekonomi praktis. 

 Setelah menguraikan struktur artikelnya, “Kontribusi Teologi Kepemilikan dan 

Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya Pengentasan Kemiskinan di Indonesia” 

Hananti mengemukakan gagasan pemikirannya terkait kemiskinan di Indonesia, serta upaya 

yang dilakukan gereja dan pemerintah melalui program-program seperti pemberdayaan, 

kewirausahaan dan diakonia. Sistem pengentasan kemiskinan di Indonesia belum 

mengalami perubahan yang signifikan. Hal ini terjadi karena pengentasan yang dilakukan 

gereja terhadap kaum miskin terlalu sering bergantung pada model-model ekonomi praktis 

yang diadopsi dari dunia sekuler, dan tanpa dasar teologis yang jelas. Sebagai tanggapan 

terhadap kelemahan pendekatan konvensional, ia mengusulkan Kitab Lukas sebagai dasar 

teologis bagi pelayanan yang lebih efektif, pola yang dapat diterapkan untuk membangun 

sistem pengentasan kemiskinan yang berakar pada nilai-nilai alkitabiah.  

 Hananti mengkritik tiga pendekatan utama yaitu pemberdayaan, kewirausahaan dan 

diakonia, yang sering dijadikan acuan pelayanan gereja terkait pengentasan kemiskinan. 

Pendekatan pemberdayaan yang banyak digunakan gereja, pada dasarnya bertujuan baik, 

yaitu meningkatkan kemandirian jemaat atau masyarakat miskin. Namun, pendekatan ini 

dianggap rentan jatuh dalam semangat kapitalisme. Menurut Hananti bahwa: 

 

“Tujuan dari pemberdayaan ekonomi tentunya adalah untuk meningkatkan 

perekonomian. Masyarakat didorong untuk meningkatkan perekonomian 

mereka. Cara ini mendorong masyarakat untuk menjadi kaya. Jika tidak 

dikendalikan, maka akan jatuh pada bahaya keserakahan.8  

 

 Artinya pemberdayaan terlalu menekankan peningkatan kemampuan individu dapat 

mendorong individualisme dan penumpukan kekayaan pribadi tanpa pertimbangan sosial. 

Menurut penulis kritik Hananti memiliki dasar yang kuat, terutama ketika pemberdayaan 

ditempatan sepenuhnya dalam keranga mekanisme pasar. Namun pendekatannya belum 

memberi ruang bagi bentuk pemberdayaan yang memampukan jemaat atau masyarakat 

untuk bertumbuh dalam tanggung jawab sosial, bukan sekedar kemampuan ekonomi 

individu. Sejalan dengan ini, D. Stephen Long menunjukkan bahwa disiplin kerja, 

produktivitas, dan kemandirian tidak harus identik dengan kapitalisme, nilai-nilai tersebut 

dapat diarahkan kembali menjadi ekspresi kasih dan pelayanan jika diletakkan dalam 

kerangka kerajaan Allah. Long menegaskan bahwa: 

 

“I have argued that the market tempts us to view the world in terms of values. It 

produces a ‘critical frame of mind’ that reduces everything which is good, true 

and beautiful to a formal value based on usefulness and substitutability, 

flattening all hierarchies to formal equivalences. In contrast to this the church 

holds forth the possibility of an infallibly true, good and beautiful presentation 

of human action, incapable of reduction to the usefulness of its formal value.”9 

 

 Karena itu, pemberdayaan tidak ditinggalkan, tetapi direformasi agar selaras dengan 

visi gereja sebagai komunitas yang saling menopang. Selain pemberdayaan, Hananti juga 

mengkritik pendekatan kewirausahaan. Menurutnya, kewirausahaan secara inheren 

 
8 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya Pengentasan 

Kemiskinan di Indonesia, 46. 
9 D Stephen Long, Divine Economy: Theology and the Market (London: Routledge, 2000), 262. 



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

40 

 

berkaitan dengan logika pasar bebas, sehingga mendorong jemaat untuk fokus pada 

penciptaan keuntungan. Ia menjelaskan bahwa “sifat kewirausahan juga dapat menimbulkan 

kekhawatiran, yakni ambisi penciptaan kekayaan yang terus-menerus hingga menimbulkan 

sifat ketamakan. Hal ini juga dapat jatuh kepada bahaya kapitalisme.”10 

 Pendekatan kewirausahaan, jika tidak dilandasi secara teologis, mudah membawa 

gereja ke dalam pola pikir kompetitif yang bertentangan dengan nilai-nilai Injil. Menurut 

penulis pemikiran Hananti mengenai relasi antara kewirausahaan dan kapitalisme cukup 

masuk akal, tetapi penekanannya terlalu menyederhanakan realitas kewirausahaan dalam 

konteks gereja. Kewirausahaan tidak sepenuhnya harus dipahami sebagai aktivitas ekonomi 

pasar bebas, ia dapat menjadi sarana pemberdayaan sosial dan pengembangan kreativitas 

komunitas bila berpijak pada etika Kristen. Dengan demikian, yang perlu dikoreksi bukan 

aktivitas usahanya, melainkan motivasi dan orientasinya. Gereja dapat membina model 

kewirausahaan sosial atau kooperatif yang menolak kompetisi individual dan justru 

menumbuhkan solidaritas. 

 Selanjutnya, Hananti mengemukakan kelemahan pendekatan diakonia, ketika 

diakonia dipraktikkan sebagai kegiatan karitatif semata. Ia menegaskan bahwa diakonia 

yang tidak disertai pembinaan dan transformasi struktural hanya memperkuat 

ketergantungan. Ia mengemukakan bahwa “memang ada penilaian yang sedikit negatif 

terhadap diakonia karitatif, yaitu akan membuat penerima diakonia bersikap responsif, tetap 

berdiam diri dan hanya mengharapkan bantuan.”11 Analisis ini tepat adanya, karena 

diakonia tidak boleh hanya menjadi respon sesaat. Dengan demikian, menurut penulis 

pandangan Hananti menunjukkan kepekaan terhadap bahaya karitas yang tidak 

membebaskan. Hal ini sejalan dengan banyak teolog sosial yang menekankan bahwa 

diakonia harus bersifat transformatif, bukan pasif.  

 Namun, kritik Hananti ini mengabaikan dimensi pastoral dari diakonia karitatif. 

Diakonia karitatif tetap memiliki fungsi penting terutama dalam situasi krisis yang atau bagi 

kelompok rentan yang membutuhkan bantuang langsung. Karena itu, yang diperlukan bukan 

meniadakan karitas, tetapi mengintegrasikannya dengan pembinaan, advokasi, dan 

pemberdayaan, sehingga pelayanan gereja tidak hanya mencakup bantuan jangka pendek 

bagi yang membutuhkan, tetapi juga mendorong transformasi jangka panjang.  

 

Hermeneutik terhadap Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan 

 

 Sebagai altenatif yang ditawarkan Hananti terhadap pendekatan pemberdayaan, 

kewirausahaan, dan diakonia. Hananti mengusulkan kerangka teologi kepemilikan dan 

fungsi kekayaan yang merujuk pada perumpamaan-perumpamaan dalam Injil Lukas (Lukas 

12:35-48; 16:1–13; 19:11–27) ) yang menggambarkan relasi antara tuan dan hamba. Ia 

melihat pola bahwa narasi ini mencerminkan bahwa Allah adalah pemilik mutlak segala 

sesuatu dan manusia sebagai penatalayan. Ia menulis bahwa:  

 

“Apa yang dimiliki oleh hamba (budak) adalah bukan miliknya sebab, ia 

hanya diberikan oleh tuannya. Dalam hal ini terdapat makna teologis bahwa 

 
10 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 48. 
11 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 2021. 



SARA ELVINA 

 41 

 

Allah yang digambarkan sebagai tuan (seorang bangsawan dalam 

perumpamaan sepuluh uang mina) adalah pemilik dari uang tersebut. Jadi 

dalam hal ini muncul teologi kepemilikan Tuhan.”12 

 

 Artinya kekayaan bukan kepemilikan pribadi absolut, melainkan pemberian dari 

Allah secara pribadi kepada manusia manusia, serta mempercayakan kekayaan itu untuk 

dikelola dengan baik dan bertanggung jawab. Namun secara teologis, pandangan ini perlu 

dipertimbangkan kembali. Dalam banyak kasus, tokoh “tuan” dalam perumpamaan 

bukanlah representasi langsung dari Allah, tetapi berfungsi sebagai metafora fungsional 

yang dipakai dalam mengajar suatu nilai etis atau eskatologis tertentu. Para penafsir seperti 

Craig Blomberg dan Joel Green menegaskan bahwa struktur tuan-hamba yang muncul 

dalam perumpamaan mencerminkan realitas sosial pada zaman Yesus, bukan norma 

teologis tentang relasi Allah dan manusia. 

 Craig Blombreg menegaskan bahwa “each parable makes one main point per main 

character—usually two or three in each case— and these main characters are the most 

likely elements within the parable to stand for something other than themselves, thus giving 

the parable its allegorical nature.”13 Artinya setiap perumpamaan hanya memuat satu poin 

utama untuk tiap tokoh sentral, dan para tokoh itu merepresentasikan sesuatu selain diri 

mereka sendiri, sehingga tidak boleh artikan sebagai representasi literal dari Allah. 

Sementara itu, Green menjelaskan bahwa “The examples on which Jesus draws throughout 

this portion of his address are predominantly rooted in the lord/slave relationship, the 

presence of which was felt throughout the Empire.”14 Artinya penggunaan tokoh “tuan” 

dalam perumpamaan Lukas bukan dimaksudkan untuk menggambarkan Allah secara 

langsung, melainkan karena relasi tuan–budak merupakan ilustrasi sosial yang akrab dalam 

konteks Kekaisaran Romawi. Tokoh itu berfungsi sebagai contoh retoris, bukan sebagai 

representasi teologis literal. 

 Sebaliknya, Kitab Kejadian menyajikan relasi pencipta dengan ciptaan sebagai 

fondasi untuk memahami kepemilikan. Dalam Kejadian 1-2, Allah mempercayakan bumi 

kepada manusia untuk “mengusahakan dan memelihara” (bdk. Kej. 2:15), bukan dalam 

model hierarkis tuan-budak, tetapi dalam relasi persekutuan. Dalam kerangka ini, manusia 

bukan sekadar pengelola, tetapi mitra Allah dalam karya penciptaan dan pemeliharaan. 

Walter Brueggemann menegaskan bahwa “This man and woman are not the chattel and 

servants of God, but the agents of God to whom much is given and from whom much is 

expected (cf. Luke 12:48).”15 Terence Fretheim juga menunjukkan bahwa relasi Allah dan 

manusia dalam narasi penciptaan bersifat kooperatif, sebagaimana ia menyatakan bahwa 

“God has freely chosen to share the continuing process of creation with the creatures, 

especially human beings.”16 Karena itu, makna teologi kepemilikan perlu dipahami dalam 

relasi kemitraan antara Allah dan manusia dalam narasi pencptaan.  

 
12 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 49. 
13 Craig Blomberg, Interpreting the Parables, Second edition (IVP Academic, 2012), 190. 
14 Joel B. Green, The Gospel of Luke, Repr., The New International Commentary on the New Testament 

(Grand Rapid: Eerdmans, 1997), 474. 
15 Walter Brueggemann, Genesis, Interpretation a Bible Commentary for Teaching and Preaching 

(Louisville, Ky: Westminister John Knox Press, 2010), 50. 
16 Terence E. Fretheim, God and World in the Old Testament: A Relational Theology of Creation 

(Nashville: Abingdon Press, 2005), 103. 



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

42 

 

 Selanjutnya, gagasan teologi kepemilikan ini pada dasarnya merupakan kritik 

terhadap logika kapitalisme yang menekankan kepemilikan pribadi dan akumulasi tanpa 

batas. Namun, meskipun memiliki dasar biblika yang, konsep itu masih dapat menimbulkan 

tantangan ketika diterapkan ke dalam konteks social ekonomi Indonesia. Pemikiran ini 

relevan dan diperlukan sebagai koreksi terhadap mentalitas konsumtif dan individualistik 

yang berkembang dalam sistem ekonomi modern. 

 Menurut penulis, teologi kepemilikan yang diajukan Hananti sangat bernilai karena 

menekankan bahwa kekayaan adalah titipan Allah yang harus dikelola secara bertanggung 

jawab dan berorientasi pada kesejahteraan bersama. Tetapi penekanan Hananti cederung 

menekankan pada aspek moral dan spiritual, sehingga kurang menyentuh dinamika ekonomi 

yang membentuk sistem kepemilikan di Indonesia. Di samping itu, pertanyaan-pertanyaan 

penting seperti relasi antara akses ekonomi, dan ketimpangan struktural tidak dibahas. 

Teologi kepemilikan sangat memberikan kontribusi yang bernilai, namun konsep ini masih 

perlu pendekatan yang lebih kontekstual, khususnya dalam mempertimbangkan realitas 

ekonomi, budaya setempat, dan faktor struktural kemiskinan, agar dapat menjawab akar 

persoalan kemiskinan yang terjadi di lapangan.  

 

Fungsi Kekayaan: Antara Solidaritas Jemaat Mula-Mula dan Konteks Modern 

 

 Pola hidup komunitas kristen mula-mula (Kisah Para Rasul 2:4-47; 4:32-35) 

menunjukkan pesekutuan yang erat dan cara hidup berbagi, juga konsep persamaan dan 

kesetaraan yaitu semua milik mereka adalah memilik bersama, yang menurutnya 

mencerminkan sistem ekonomi internal yang menolak individualisme dan kapitalisme. 

Karena pada konsep milik bersama dipakai untuk kepentingan bersama, hal ini terjadi ketika 

ada membutuhkan di antara anggota komunitas. Dalam analisisnya, ia menegaskan bahwa: 

 

Persekutuan dalam komunitas jemaat mula-mula ini menggambarkan adanya 

kepedulian diantara mereka. Persekutuan yang erat membangkitkan kepedulian 

mereka sampai pada tingkat kebutuhan materi, yang sampai pada akhirnya jalan 

yang mereka menjual harta milik mereka. Tindakan mereka untuk mengatasi 

kebutuhan materi ini merupakan cara mereka dalam mengatasi kesenjangan 

sosial di antara mereka.17 

 

 Hal ini di perkuat oleh penjelasan I. Horward Marshall bahwa: A distinctive feature 

was the way in which the believers lived together and practised some kind of joint ownership 

of possessions. What this means is made clearer in verse 45 where it appears that people 

sold their possessions so that the proceeds might be used to help the needy.”18  

 Artinya pola hidup jemaat mula-mula bukan hanya menunjukkan kebersamaan 

secara spiritual, tetapi ada komitmen yang nyata dalam mengelola kekayaan untuk 

kesejahteraan bersama. Kepemilikan pribadi tidak dianggap hak absolut, melainkan sumber 

daya yang harus digunakkan untuk kepentingan komunitas. Karena itu, tindakan menjual 

harta merupakan wujud solidaritas yang radikal juga sebagai langkah mengurangi 

kesenjangan sosial dalam jemaat. 

 
17 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 51. 
18 I. Howard Marshall, Tyndale New Testament Commentaries: Acts, 2008 ed., vol. 5 (England: IVP, 

2008), 93. 



SARA ELVINA 

 43 

 

 Namun, idealisasinya terhadap jemaat mula-mula perlu dilihat secara kritis. Praktik 

berbagi dalam Kisah Para Rasul (Kish Para Rasul 2:42-47; 4:32-35) tidak dapat diterapkan 

secara langsung ke dalam konteks modern yang jauh lebih kompleks. Komunitas Kristen 

masa kini hidup dalam struktur ekonomi pasar global, bukan seperti pada komunitas tertutup 

seperti gereja mula-mula. Karen itu, harus wujudkan dalam bentuk-bentuk baru seperti 

keadilan ekonomi, advokasi kebijakan publik, serta pengembangan sistem ekonomi 

alternatif yang sesuai konteks. 

 Hananti juga menekankan tentang fungsi kekayaan bahwa kekayaan harus dipahami 

dan digunakan secara benar. Berdasarkan kisah Zakheus (Lukas 19:1-10) dan praktik 

berbagi jemaat mula-mula (Kisah Para Rasul 2 dan 4), ia menegaskan bahwa kekayaan harus 

dipakai untuk solidaritas, keadilan, dan pemenuhan kebutuhan sesama. Ia menulis bahwa 

fungsi kekayaan adalah “menekan ketamakan dari orang-orang kaya dan menolong orang-

orang yang miskin.”19 Artinya penggunaan kekayaan yang benar, bertujuan membentuk 

sikap hidup sederhana dan memberikan pertolongan bagi sesama yang membutuhkan. 

Pandangan Hananti tentang fungsi kekayaan memberi penekanan penting pada dimensi etis 

dan komunal harta benda.  

 Hananti mendasarkan pemikiran ini pada Injil Lukas karena menurutnya, Lukas 

adalah satu-satunya Injil yang paling konsisten menekankan relasi antara kekayaan dan 

keselamatan. Dalam Lukas, kekayaan sering kali diposisikan sebagai ancaman spiritual 

yang menghalangi relasi manusia dengan Allah (Lukas 12:13-21, 18:18-27), tetapi juga 

dapat menjadi alat untuk melayani sesama jika digunakan dengan bijaksana (Lukas 10:25-

37, 19:8). Hananti menjelaskan “Kekayaan atau orang kaya menjadi berada dalam posisi 

salah di hadapan Allah karena penggunaan harta kekayaannya yang tidak benar. Harta 

kekayaan hanya digunakan untuk diri sendiri dan kepentingan sendiri.”20 Artinya seseorang 

yang memiliki kepemilikan harta tidak salah di hadapan Allah, tetapi terletak pada cara harta 

itu digunakan. Namun, kekayaan dapat menjadi sarana pelayanan bila dipakai secara benar. 

Kekayaan yang tidak difungsikan dengan benar, menurutnya, dapat berubah menjadi 

berhala baru. Karena kekayaan itu tidak bersifat netral, tetapi memiliki daya spiritual yang 

bisa membelokkan arah hidup manusia jika tidak gunakan dengan benar.  

 Konsep teologi kepemilikan dan fungsi kekayaan, Hananti menegaskan dalam 

artikel bahwa : 

 

“Teologi kepemilikan dan fungsi kekayaan secara ringkas mengandung 

makna bahwa pada hakekatnya pemilik mutlak kekayaan adalah Allah. Allah 

menganugerahkan kekayaan kepada masing-masing orang. Namun, kekayaan 

yang dianugerahkan kepada masing-masing orang tersebut juga memiliki 

dimensi komunal, yang memuwudkan nilai fungsi dari kekayaan.21 

 

 Artinya pemilik sejati kekayaan adalah Allah, yang memberi harta kepada setiap 

orang. Namun, pemberian itu juga memiliki tanggung jawab social, kekayaan yang dimiliki 

harus digunakan juga untuk orang-orang yang membutuhkan, bukan milik pribadi. 

 
19 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 53. 
20 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 53. 
21 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 54. 



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

44 

 

 Selanjutnya Hananti menutup pembahasannya dengan peran penting dari teologi 

kepemilikan dan fungsi kekayaan untuk mengatasi bahaya dari pendekatan-pendekatan 

kemiskinan seperti pemberdayaan, Kewirausahaan, dan diakonia. Ia mengemukakan 

bahawa “Teologi kepemilikan dapat berguna untuk menekan keserakahan akibat semangat 

untuk menjadi kaya. Sedangkan teologi fungsi kekayaan dapat membangun sikap solidaritas 

antar manusia, sehingga dapat mempergunakan kekayaan untuk kepentingan bersama.”22 

Dengan kata lain, teologi kepemilikan dan fungsi kekayaan dalam Lukas bukan sekadar 

refleksi teologis, tetapi merupakan kerangka sistematis yang harus berakar pada pelayanan 

gereja. Melalu hal ini, Hananti menatang gereja untuk tidak bergantung pada bantu sepihak 

yang dilakukan terus-menerus, membina jemaat untu menjadi penatalayan yang 

bertanggung jawab serta membentuk komunitas iman yang saling berbagi dan berkeadilan. 

Dengan demikian, tidak ada lagi jurang pemisah antara miskin dan kaya, yang ada adalah 

kehidupan komunitas yang saling bahu-membahu. 

 

Teologi Kepemilikan dan Kapitalisme 

 

 Hananti mengutip Max Weber dalam artikelnya untuk menunjukkan bahwa 

semangat ugahari dalam etika protestan telah mendorong semangat kapitalisme yang 

destruktif. Menurut Hananti, spiritualitas tentang kerja keras, hemat, dan produktif sebagai 

akar kapitalisme yang menindas. Namun pendekatan ini cenderung tidak proporsional dan 

mengabaikan perkembangan teologi etika ekonomi Kristen.  

 Dalam The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism Weber memang menyoroti 

transformasi etika kerja Kristen khusus asketisme protestan dalam tradisi puritan yang 

menjadi pendorong pertumbuhan kapitalisme modern. Namun Weber mencatat asal usul 

etika ini adalah nilai iman dan asketis tentang panggilan sebagai wujud iman. Masalah 

muncul ketika etika iman berubah menjadi pengejaran keuntungan tanpa batas. Weber 

menjelaskan: 

 

“In fact, the summum bonum of this ethic, the earning of more and more 

money, combined with the strict avoidance of all spontaneous enjoyment of 

life, is above all completely devoid of any eudæmonistic, not to say hedonistic, 

admixture. It is thought of so purely as an end in itself, that from the point of 

view of the happiness of, or utility to, the single individual, it appears entirely 

transcendental and absolutely irrational.”23 

 

 Artinya ketika rasionalitas ekonomi murni mengambil alih, kerja bukan lagi ekspresi 

iman, melainkan tujuan sendiri. Kapitalisme menjadi masalah ketika nilai spiritual terlepas 

dari iman dan berubah menjadi sistem yang mementingkan akumulasi tanpa batas. Dengan 

demikian pandangan Hananti yang berpendapat bahwa semangat ugahari mendorong 

semangat kapitalisme yang menindas tidak sejalan dengan penekanan Weber. Weber justru 

melihat etika Protestan sebagai ekspresi iman, bukan hanya motivasi ekonomi. Sebaliknya, 

Weber menekankan bahwa kapitalisme menjadi masalah ketika nilai-nilai rohani kehilangan 

 
22 Hananti, Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi Upaya 

Pengentasan Kemiskinan di Indonesia, 55. 
23 Max Weber dan Talcott Parsons, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, Reprint, 

Routledge Classics (Routledge, 2010), 18. 



SARA ELVINA 

 45 

 

keterkaitannya dengan iman, dan rasionalitas ekonomi murni yang mendominasi menjadi 

perhitungan tanpa batas. Oleh karena itu, jika Hananti melihat bahaya kapitalisme dari sudut 

pandang implikasi sosialnya, Weber menunjukkan paradoks etika historis yang berasal dari 

iman yang pada akhirnya melampaui iman itu sendiri dan melahirkan sistem kapitalisme 

modern. 

 Dalam diskursus teologi ekonomi kontemporer, D. Stephen Long menegaskan bahwa 

gereja harus membangun narasi alternatif yang menjadikan ekonomi sebagai sarana 

pelayanan, bukan tujuan hidup. Stephen Long dalam tulisannya “The sources for a Christian 

economy are the virtues of charity and justice, the practices of baptism, repentance, and 

reconciliation, the narrative of God’s self-revelation in Jesus, and his continual presence in 

the life of the church.”24 Dengan kata lain, gaya hidup ekonomi Kristen harus bertumpu pada 

praktik hidup bergereja dan etika gereja, bukan pada nilai-nilai kapitalisme yang 

menempatkan uang sebagai tujuan hidup. Karena ekonomi kristen adalah ekonomi yang 

dibentuk oleh komunitas, ibadah, dan kebajikan, bukan oleh persaingan dan akumulasi.  

 Berdasarkan pandangan D. Stpehen Long, masalah utama bukan terletak pada ugahari 

atau kerja keras itu sendiri, tetapi pada prakti-praktik kerja yang diarahkan pada akumulasi 

kaptalisme ali-alih, menerapan kasih dalam kehidupan gereja. Jadi ekonomi kristen bukan soal 

kerja keras atau hidup hemat, tetapi bagaimana umat gereja mengatur hidup mereka dan harta 

dalam pratik hidup bergereja seperti ibadah, persekutuan, dan pelayanan. Karena itu peran 

gereja bukan menolak disiplin kerja, melainkan membingkainya kembali dalam narasi 

kerajaan Allah sehingga penggunaan harta menjadi bentuk partisipasi dalam karya rekonsiliasi 

dan solidaritas. Dalam hal ini, pendekatan Hananti belum memberi ruang bagi konstruksi 

spiritualitas ekonomi yang bertumpu pada praktik gerejawi sebagai sumber imajinasi ekonomi 

alternatif. 

 

Tawaran Pemikiran Altenatif 

 

 Pemahaman kepemilikan yang bersifat individual dan legalistik tidak lagi memadai 

dalam menghadapi ketimpangan sosial-ekonomi masa kini. Konsep kepemilikan yang 

dipahami sebagai hak mutlak atas benda atau sumber daya sering kali mengabaikan dampak 

sosial, ekologis, dan relasional dari cara seseorang menggunakan atau mengakumulasi 

kekayaan. Dalam konteks dunia modern yang ditandai oleh globalisasi ekonomi, 

konsumerisme, dan ketimpangan pendapatan yang semakin tajam, gereja memerlukan 

kerangka teologis alternatif yang mampu menghubungkan kepemilikan dengan mandat 

sosial secara holistik. Sebagai tanggapan konstruktif terhadap artikel Hananti, artikel ini 

mengusulkan suatu model pengembangan teologi kepemilikan yang berwawasan tanggung 

jawab sosial yang didasarkan pada (Imamat 19:9-10). Dalam kerangka ini, kepemilikan 

pribadi sebagai sestuatu yang tidak absolut, dipahami sebagai karunia Allah yang menyatu 

dengan mandat sosial. Dalam masyarakat agraris Israel kuno, pemilik ladang memiliki hak 

atas hasil panennya, tetapi Imamat 19:9-10 menegaskan bahwa sebagian hasil tersebut harus 

disisakan bagi orang miskin dan pendatang. Jacob Milgrom menekankan bahwa “hukum 

pe’ah dan leqet bukan tindakan kedermawanan sukarela, melainkan hukum pemberian yang 

diwajibkan yang bertujuan melindungi orang miskin dan pendatang dengan membatasi 

 
24 Long, Divine Economy: Theology and the Market, 232. 



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

46 

 

kontrol absolut pemilik tanah.”25 Ketentuan ini menunjukkan bahwa kepemilikan tidak 

dipahami secara absolut, melainkan selalu terkait dengan tanggung jawab etis terhadap 

kelompok rentan. Dengan demikian, hak atas harta pribadi dalam Israel kuno sejak awal 

memiliki dimensi sosial yang melekat.  

 Perintah untuk tidak menuai habis ladang menekankan dimensi relasional dari 

kepemilikan. Pemilik tanah tidak berdiri sendiri, melainkan berada dalam jaringan sosial 

yang saling menopang. Christopher J.H. Wright menegaskan bahwa hukum-lukum panen 

tersebut adalah bentuk provisi struktural bagi kelompok rentan, karena hak pemilik tanah 

dibatasi oleh Allah untuk menyediakan akses bagi orang miskin serta kepemilikan tidak 

pernah menjadi hak mutlak karena tanah adalah milik Allah. Christopher J.H. Wright 

menegaskan bahwa: 

 

“But these instructions counteract such an attitude and remind the Israelite 

landholder that the LORD is the ultimate landlord and reserves the right to 

insist that all Israelites should ‘eat and be satisfied’. So the needs of the 

landless poor are upheld by granting them freedom to glean, and insisting 

that the harvesters ensure plenty of gleanings left to be gathered. Once again, 

human need is brought to the forefront as a moral priority that relativizes the 

personal benefits of landownership.,” hukum tersebut “relativizes the 

personal benefits of landownership.”26 

 
 Dengan kata lain, kepemilikan tidak bersifat absolut, melainkan sarana pemeliharaan 

kesejahteraan bersama. Ketika sebagian panen sengaja dibiarkan untuk diakses oleh yang 

membutuhkan, kepemilikan pribadi berfungsi sebagai sarana solidaritas dan kesejahteraan 

bersama. Prinsip ini sejalan dengan model teologi kepemilikan yang diusulkan, yang 

menekankan bahwa harta seharusnya mendukung pemberdayaan komunitas, bukan hanya 

akumulasi pribadi.  

 Secara teologis, Imamat 19:9–10 menegaskan bahwa sumber kepemilikan adalah 

Allah. Karena harta merupakan karunia ilahi, penggunaannya harus selaras dengan 

kehendak-Nya, yakni memperhatikan kebutuhan sesama dan memelihara keadilan sosial. 

Christopher J. H. Wright menegaskan bahwa berbagai ketentuan mengenai panen termasuk 

sisa ladang, persepuluhan, dan hak memungut bagi yang miskin harus dipahami bahwa 

Allah adalah sejatinya pemilk tanah itu, sehingga manusia hanya dapat memiliki tanah 

secara relatif dan wajib mengakui tuntutan etis dari pemilik sejatinya.27 Dengan perspektif 

ini, kepemilikan dipahami sebagai alat pelayanan dan tanggung jawab moral. Ayat ini 

menjadi dasar kuat bagi teologi kepemilikan yang berwawasan tanggung jawab sosial, yang 

memadukan kepemilikan pribadi, dimensi publik, dan solidaritas komunitas dalam praktik 

etis yang nyata. Demikian, semua bentuk kepemilikan pribadi memiliki dimensi publik yang 

tidak dapat diabaikan. Kepemilikan bukan hanya soal otoritas, tetapi juga soal keterlibatan 

dalam relasi yang saling menopang. Teologi kepemilikan yang mewujudkan tanggung 

jawab sosial menuntut beberapa aspek pokok: 

• Penatalayanan (Stewardship) yang Berorientasi Publik. Penatalayanan bukan 

 
25 Jacob Milgrom, Jacob Milgrom, Leviticus. 2: 17 - 22, 1. ed, Anchor Bible 3A (Doubleday, 2000), 1629. 
26 Christopher J. H. Wright, Old Testament Ethics for the People of God (Downers Grove, IL: IVP 

Academic, 2004), 313. 
27 Wright, Old Testament Ethics for the People of God, 84. 



SARA ELVINA 

 47 

 

sekadar mengelola harta secara pribadi, tetapi menyadari bahwa kekayaan adalah 

titipan Allah yang membawa konsekuensi publik. Setiap penggunaan harta, baik 

dalam investasi, konsumsi, maupun distribusi, harus mempertimbangkan 

dampaknya terhadap orang lain. Penatalayanan berarti menggunakan sumber daya 

untuk kebaikan bersama, bukan kepentingan diri. 

• Keadilan Sosial sebagai Prinsip Teologis. Keadilan dalam Alkitab bukan hanya 

tentang pemerataan, tetapi tentang pemulihan relasi antara manusia dengan Allah, 

manusia dengan sesama, dan manusia dengan ciptaan. Keadilan sosial dalam teologi 

kepemilikan berarti memastikan bahwa penggunaan kekayaan memperbaiki 

ketimpangan, bukan memperparahnya. Gereja harus berperan sebagai suara profetis 

yang menyerukan pembenahan struktur ekonomi yang eksploitatif, mendorong 

transparansi, dan memastikan sumber daya tersedia secara adil bagi semua pihak. 

• Pemberdayaan Komunitas sebagai Model Penggunaan Kekayaan. Teologi 

kepemilikan harus melahirkan praktik ekonomi yang memperkuat jemaat. Ini dapat 

diwujudkan melalui bentuk-bentuk konkret seperti koperasi gereja, program 

pelatihan keterampilan, pembiayaan mikro, dana solidaritas, atau inisiatif 

pemberdayaan ekonomi yang mencerminkan keteladanan jemaat mula-mula. 

Pemberdayaan memberikan kesempatan bagi jemaat untuk keluar dari kemiskinan 

struktural dengan cara yang bermartabat. 

 Pemahaman ini menjadikan teologi kepemilikan tidak berhenti pada aspek moral 

individual, tetapi bergerak pada transformasi komunitas dan struktur sosial. Gereja dipanggil 

bukan hanya untuk mengajar jemaat tentang hidup hemat atau murah hati, tetapi untuk 

menghadirkan ekosistem ekonomi alternatif yang mempraktikkan nilai Kerajaan Allah: 

kebaikan bersama, kesetaraan, dan solidaritas. 

 Konsep ini sejalan dengan pandangan bahwa kekayaan jasmani bersifat netral, yakni 

tidak jahat dan tidak baik tergantung di tangan siapa dan digunakan untuk apa.”28 Oleh 

karena itu, arah etika penggunaan kekayaan sangat ditentukan oleh spiritualitas dan tujuan 

sosialnya. “Kekayaan dapat menjadi penghalang, namun juga bisa menjadi pendorong 

seseorang untuk hidup dalam kebenaran bergantung pada respons batiniah terhadap 

kekayaan itu sendiri.”\29Gereja dipanggil untuk mendampingi umat agar mampu 

menempatkan kekayaan dalam terang Injil dan bukan sebagai tujuan akhir. Dalam 

praktiknya, gereja perlu membangun sistem pendidikan ekonomi etis, komunitas solidaritas 

berbagi, dan advokasi struktural terhadap kebijakan ekonomi yang timpang. Konteks 

Indonesia yang beragam menuntut gereja untuk menyesuaikan bentuk tanggung jawab sosial 

secara kreatif, fleksibel, dan kontekstual. Alih-alih menekankan model tertentu seperti 

komunalisme, gereja dapat membentuk model hibrida antara kepemilikan pribadi yang 

bertanggung jawab dan keterlibatan sosial yang aktif. 

 Kontribusi Vasika Hananti patut diapresiasi karena berani membuka ruang diskusi 

yang jarang disentuh dalam teologi Indonesia: hubungan antara harta, kepemilikan, dan misi 

gereja. Namun, pendekatan Hananti masih perlu ditajamkan dengan refleksi hermeneutik 

yang lebih jeli, keterbukaan terhadap konteks sosial yang kompleks, dan kesadaran atas 

keragaman spiritualitas ekonomi dalam sejarah gereja. Tanggung jawab sosial gereja tidak 

 
28 Deky Nofa Aliyanto, “Pengajaran Tuhan Yesus Tentang Konsep Kekayaan Dalam Injil Lukas,” LOGIA: 

Jurnal Teologi Pentakosta 3, no. 2 (2022): 20–35, https://doi.org/10.37731/log.v3i2.81. 
29 Aliyanto, “Pengajaran Tuhan Yesus Tentang Konsep Kekayaan Dalam Injil Lukas.” 30. 



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

48 

 

dapat dibangun hanya melalui struktur kekayaan, tetapi harus lahir dari spiritualitas yang 

menyatu dengan kehidupan komunitas. Sebagaimana dicatat Aliyanto, Tuhan Yesus 

“memerintahkan bahwa menjadi kaya secara rohani mutlak dan harus diutamakan lebih 

daripada menjadi kaya secara jasmani.30 Dalam terang kasih Kristus, kekayaan menjadi 

sarana partisipasi dalam karya penyelamatan Allah bukan hanya dalam bentuk materi, tetapi 

juga dalam bentuk keadilan, kepercayaan, dan pengharapan. 

 

Aplikasi  

 

 Penerapan teologi kepemilikan dan fungsi kekayaan dalam pelayanan gereja 

menuntut keberanian untuk bertransformasi secara teologis dan praksis. Dalam konteks 

Indonesia yang plural, dengan ketimpangan sosial yang lebar dan realitas jemaat yang 

beragam, tanggung jawab sosial gereja tidak bisa dihadirkan secara seragam. Ia harus 

membumi dalam konteks lokal, memperhatikan keterbatasan sumber daya, serta disusun 

secara bertahap namun strategis. 

 

Gereja Membangun Kesadaran Kepemilikan dan Tanggung Jawab Sosial 

 

 Gereja perlu mulai membangun kesadaran teologis jemaat mengenai kekayaan 

adalah kepercayaan yang dianugerahkan Allah, karena itu, tanggung jawab sosial menjadi 

hal yang harus dilakukan tiap-tiap orang yang diberi. Banyak warga jemaat yang hidup di 

antara tekanan ekonomi, gaya hidup konsumtif, dan pemahaman yang keliru tentang berkat 

sebagai tanda kesalehan. Dalam situasi ini, pengajaran dan pembinaan iman harus diarahkan 

untuk menyadarkan bahwa kepemilikan terhadap harta bukan hanya soal hak, tetapi juga 

soal tanggung jawab sosial harus dilakukan. Dalam hal ini Gereja dapat menyelenggarakan 

seri kotbah, diskusi teologi ekonomi, atau kelas pembinaan jemaat yang membahas kekayaan 

sebagai anugerah Allah yang menyatu dengan tanggung jawab sosial dan penatalayanan 

yang setia. Materi ini harus disampaikan secara kontekstual dan tidak menghakimi, agar 

tidak menimbulkan perasaan bersalah yang kontraproduktif. 

 

Gereja Mendorong Mendorong Solidaritas Ekonomi Dan Keadilan Relasional 

 

 Gereja dapat mengembangkan komunitas praktik yang dapat mendorong solidaritas 

ekonomi dan keadilan relasional. Misalnya, di jemaat urban, gereja bisa memfasilitasi 

koperasi gereja atau sistem tabungan bersama (usaha bersama) untuk kebutuhan darurat, 

pendidikan, atau usaha mikro. Di gereja pedesaan, pelayanan dapat diarahkan pada program 

pertanian kolektif atau distribusi hasil panen secara adil. Praktik seperti ini bukan hanya 

bersifat sosial, tetapi juga spiritual, karena memperlihatkan bahwa kekayaan digunakan 

untuk mempererat tubuh Kristus dan menjawab kebutuhan sesama. Di tingkat internal, 

gereja perlu memastikan tata kelola pelayanan yang transparan, akuntabel, dan berorientasi 

pada kesejahteraan bersama. Melalui hal ini gereja tidak hanya hadir, tetapi juga terlibat aktif 

dalam transformasi masyarakat yang adil. 

 

 
30 Aliyanto, “Pengajaran Tuhan Yesus Tentang Konsep Kekayaan Dalam Injil Lukas,”31. 



SARA ELVINA 

 49 

 

Gereja Membangun Kolaborasi Secara Ekumenis dan Lintas Sektor 

 

 Gereja perlu membangun hubungan dengan berbagai denominasi gereja dan Lintas 

sektor pemerintahan negara dalam memperjuangkan keadilan. Banyak gereja lokal merasa 

tidak berdaya menghadapi ketimpangan struktural seperti eksploitasi pekerja, penggusuran 

warga, atau kerusakan lingkungan. Namun melalui kerja sama dengan gereja-gereja lain, 

lembaga advokasi Kristen, dan organisasi masyarakat sipil, gereja dapat berperan sebagai 

suara kenabian di ruang publik. Dalam membangun kolaborasi, gereja perlu berhati-hati agar 

tidak terjebak dalam politik atau kepentingan tertentu. Gereja harus menjaga integritasnya 

dan menempatkan nilai-nilai Firman Alla sebagai dasar dari keadilan yang disuarakan. 

 Melalui bentuk-betuk penerapan, gereja diharapkan tidak hanya mengajarkan teologi 

kepemilikan yang berwawasan tanggung jawab sosial, tetapi juga menghadirkannya dalam 

praktik yang nyata dan transformasi sosial. Dengan demikian, upaya yang dilakukan secara 

kontekstual, kolaboratif, dan berorientasi pada kesejahteraan bersama akan menolong jemaat 

memandang kekayaan sebagai sarana pelayanan, bukan tujuan hidup. Gereja menjadi agen 

kasih dan keadilan Allah yang nyata di tengah masyarakat untuk saling menopang dan 

menghadirkan nilai Kerajaan Allah. 

 

KESIMPULAN 

 

 Analisis terhadap artikel Vasika Hananti memberikan kontribusi penting dalam 

mengangkat kembali isu teologi kepemilikan dan fungsi kekayaan menurut Injil Lukas 

sebagai dasar bagi tanggung jawab sosial gereja di tengah kemiskinan yang masih mengakar 

di Indonesia. Namun, analisis kritis terhadap pendekatan Hermeneutik Hananti 

memperlihatkan bahwa beberapa penekanannya terutama mengenai perumpamaan Lukas, 

praktik komunal jemaat mula-mula, dan relasi etika Protestan dengan kapitalismemasih 

membutuhkan pemaknaan yang lebih hati-hati dan kontekstual. 

 Teologi kepemilikan tidak cukup dipahami sebagai kontrol moral terhadap kekayaan, 

tetapi harus dimengerti sebagai partisipasi manusia dalam mandat Allah untuk memelihara, 

memberdayakan, dan menciptakan keadilan. Karena itu, teologi kepemilikan menuntut 

dimensi sosial yang kuat mencakup keadilan struktural, solidaritas komunitas, dan 

pembelaan terhadap kelompok rentan. Gereja tidak dapat lagi membatasi diri pada pola 

karitatif atau meniru mekanisme pasar, tetapi harus membangun paradigma ekonomi yang 

berakar pada Injil dan pada kenyataan rakyat kecil. 

 Dengan demikian, Gereja harus mengembangkan teologi kepemilikan yang bersifat 

holistic yang berakar pada kemitraan antara manusia dengan Allah, berorientasi pada 

kesejahteraan bersama, serta relevan dengan konteks Indonesia yang plural dan penuh 

ketimpangan. Gereja dipanggil untuk ikut serta dalam pembinaan teologis, memperkuat 

komunitas solidaritas ekonomi, dan terlibat dalam advokasi kebijakan publik sebagai wujud 

nyata dari iman yang bekerja melalui kasih. Oleh karena itu, kekayaan harus difungsikan 

menjadi alat dalam menhadirkan keadilan dan kesejahteraan, bukan sarana akumulasi diri, 

agar gereja benar-benar menjadi kehadiran Allah yang memulihkan dan memperbarui 

kehidupan masyarakat.  



TEOLOGI KEPEMILIKAN DAN TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

50 

 

 Tanggapan ini tidak hanya berfungsi sebagai koreksi terhadap pemikiran Hananti, 

tetapi juga sebagai ajakan bagi gereja untuk membangun fondasi teologis yang lebih utuh 

bagi pelayanan sosialnya. Teologi kepemilikan tidak sekadar berbicara tentang siapa pemilik 

kekayaan, melainkan tentang bagaimana umat Allah memfungsikan segala yang dimiliki 

untuk menghadirkan tanda-tanda Kerajaan Allah di tengah dunia yang terus diperbarui oleh 

kasih dan keadilan Kristus 

 

REFERENSI 

 

Aliyanto, Deky Nofa. “Pengajaran Tuhan Yesus Tentang Konsep Kekayaan Dalam Injil 

Lukas.” LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 3, no. 2 (2022): 20–35. 

https://doi.org/10.37731/log.v3i2.81. 

Blomberg, Craig. Interpreting the Parables. Second edition. IVP Academic, 2012. 

Brueggemann, Walter. Genesis. Interpretation a Bible Commentary for Teaching and 

Preaching. Westminister John Knox Press, 2010. 

______. "Badan Pusat Statistik: Profil Kemiskinan di Indonesia Maret 2024, diakses 4 Juli 2025,” 

https://www.bps.go.id/id/pressrelease/2024/07/01/2370/persentase-penduduk-miskin-maret-2024-

turun-menjadi-9-03-persen-.html. 

Fretheim, Terence E. God and World in the Old Testament: A Relational Theology of 

Creation. Abingdon Press, 2005. 

Green, Joel B. The Gospel of Luke. Repr. The New International Commentary on the New 

Testament. Eerdmans, 1997. 

Hananti, Vasika. Kontribusi Teologi Kepemilikan dan Fungsi Kekayaan Menurut Lukas bagi 

Upaya Pengentasan Kemiskinan di Indonesia. 2 (2021). 

Hananti, Vasika. “Tafsir Lukas 18:18-27 Dan Al Baqarah [2]:261-274 Sebagai Dasar 

Bersama Kristen-Islam Dalam Pengentasan Kemiskinan Di Indonesia.” Mitra 

Sriwijaya: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 3, no. 1 (2022): 53–70. 

https://doi.org/10.46974/ms.v3i1.53. 

Hananti, Vasika, dan Bambang Subandrijo. Miskin dan Kaya Dalam Injil Lukas dan Teologi 

Pembebasan. 2 (2021). 

Long, D Stephen. Divine Economy: Theology and the Market. Routledge, 2000. 

Marshall, I. Howard. Tyndale New Testament Commentaries: Acts. 2008 ed. Vol. 5. IVP, 

2008. 

Milgrom, Jacob. Leviticus. 2: 17 - 22. 1. ed. Anchor Bible 3A. Doubleday, 2000. 

Nyortetma, Devence, Eunike Amping, Meylan Mangintiu, dkk. Strategi Pemberdayaan 

Ekonomi Jemaat Sebagai Aksi Pastoral Gereja. t.t. 

https://doi.org/10.70420/5m5xwm61. 

Weber, Max, dan Talcott Parsons. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. Reprint. 

Routledge Classics. Routledge, 2010. 



SARA ELVINA 

 51 

 

Wright, Christopher J. H. Old Testament Ethics for the People of God. IVP Academic, 2004. 

 


